
Patrycja Skwierczyńska 
 

První kroky 
First steps 
 
 
 
 
PRAKTICKÁ BAKALÁŘSKÁ PRÁCE 
Obor: Tvůrčí fotografie 
Vedoucí práce: MgA. Jan Brykczyński, Ph.D. 
 
 
 

 
 
 
Slezské univerzity v Opavě 
Filozoficko-přírodovědecká fakulta 
Institut tvůrčí fotografie 
 
 
 
Opava 2025 



SLEZSKÁ UNIVERZITA V OPAVĚ

Filozoficko-přírodovědecká fakulta v Opavě

ZADÁNÍ BAKALÁŘSKÉ PRÁCE
Akademický rok: 2024/2025

Zadávající ústav: Institut tvůrčí fotografie

Studentka: Patrycja Skwierczyńska

UČO: 57601

Program: Tvůrčí fotografie

Téma práce: První kroky

Téma práce anglicky: First Steps

Zadání: Projekt První kroky se bude zaměřovat na smuteční rituály na českém venkově a jejich význam
pro komunitu i jednotlivce. Na základě osobních vzpomínek a archivního materiálu projekt se
bude zabývat momenty rozloučení – od zakrývání zrcadel, přes bdění, až po pohřební procesí.
Bude ukazovat, jak smrt, místo toho, aby byla pouze bolestnou událostí, se stala součástí komu-
nity a rituálem, který spojoval sousedy a rodiny. Zvláštní pozornost bude věnována fotografické
dokumentaci pohřbů, která v místních komunitách představovala způsob uchování vzpomínek
a spojování lidí.

Literatura:

Vedoucí práce: MgA. Jan Brykczyński, Ph.D.

Datum zadání práce: 18. 4. 2025

Souhlasím se zadáním (podpis, datum):

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
prof. PhDr. Vladimír Birgus

vedoucí ústavu



Abstrakt 
 
Projekt První kroky se zaměřuje na smuteční rituály na českém venkově a jejich 
význam pro komunitu i jednotlivce. Na základě osobních vzpomínek a 
archivního materiálu projekt přináší momenty rozloučení – od zakrývání 
zrcadel, přes bdění, až po pohřební procesí. Ukazuje, jak smrt, místo toho, aby 
byla pouze bolestnou událostí, se stala součástí komunity a rituálem, který 
spojoval sousedy a rodiny. Zvláštní pozornost je věnována fotografické 
dokumentaci pohřbů, která v místních komunitách představovala způsob 
uchování vzpomínek a spojování lidí. 
 
Klíčová slova 
smuteční rituály, venkovská kultura, fotografická dokumentace, společenské 
zvyky, smrt jako rituál 
 
 
 
Abstract 
The project First Steps focuses on death rituals in rural Poland and their 
significance for the community and the individual. Based on personal memories 
and archival materials, the project brings forth moments of farewell – from 
covering mirrors, to vigil keeping, to funeral processions. It illustrates how 
death, rather than being solely a painful experience, became a community ritual 
that united neighbors and families. Special attention is given to the photographic 
documentation of funerals, which in rural communities was a way of preserving 
memories and bringing people together. 
 
Key Words 
death rituals, rural culture, photographic documentation, social customs, death 
as a ritual 
 
 
 
 
V Opavě , 18. dubna 2025 Patrycja Skwierczyńska 
© Patrycja Skwierczyńska | ITF FPF Slezské univerzity v Opavě 
 



POPIS PROJEKTU: 

​
Projekt vznikl z potřeby vyrovnat se se smrtí a smutkem – především s tím, který je 
zakořeněný v rituálech venkovského Mazovska, přesněji v oblasti na pomezí Mazovska a 
Podlesí, odkud pochází moje rodina. Právě tam, kde se pohřeb nazývá „zahrabáním“ a smrt 
nebyla soukromou záležitostí, ale sdílenou událostí celé komunity, jsem vyrůstala a učila se 
vnímat pomíjivost. 

Impulsem k zahájení tohoto projektu byla osobní ztráta – smrt mého velmi blízkého bratrance 
v roce 2020. Bylo to pro mě hluboce bolestné a dlouhé období smutku, které ve mně 
probudilo potřebu pochopení, návratu k dávným rituálům a rodinným vzpomínkám. Začala 
jsem procházet archivy, fotografie, památky – a tehdy jsem narazila na snímky z pohřbů, 
které se v rodinných albech objevovaly překvapivě často. Vybavily se mi vzpomínky na 
„prázdnou noc“, na zakrývání zrcadel, zastavování hodin, zapalování svíce a na sousedy, kteří 
přicházeli nejen modlit se, ale jednoduše být spolu. 

„Smrt není protikladem života, ale jeho součástí.“ – tato slova Olgy Tokarczuk z knihy 
Pravěk a jiné časy mě provázela po celou dobu práce na projektu. Stejně jako v Pravěku, i 
zde není smrt něčím cizím – spíše rituálem, který je pevně zakotvený v rytmu vesnice, 
sdílenou zkušeností, která spojuje. Lidé neumírají v tichu. Umírají mezi sousedy, za zvuků 
luk, kroků v písku a zpěvu u rakve. 

V projektu tedy vyprávím především svůj příběh. Ačkoliv je založený na zkoumání místní 
tradice, je to zároveň osobní výpověď o prožívání zármutku, o paměti a o potřebě vést dialog 
s minulostí. Hledám způsob, jak lze dnes mluvit o smrti – jak ji přijmout, nevyčleňovat ji ze 
života, ale chápat ji jako jeho přirozenou, rituální součást. 

Fotografie byly vytvořeny kombinovanou technikou – jak analogovým, tak digitálním 
fotoaparátem. Použila jsem také archivní snímky z rodinného alba a materiály získané od 
obyvatel vesnice. Část fotografií byla ručně prošita nití a následně znovu naskenována – tento 
fyzický zásah se stal symbolickým aktem „sešívání“ paměti a jemnosti vůči minulosti. 

Formáty prací jsou převážně 30 × 40 cm, dvě větší fotografie mají rozměr 40 × 60 cm. 
Archivní materiály jsou prezentovány v původních formátech (nejčastěji 10 × 15 cm). Nové 
snímky jsou adjustovány do jednoduchých černých kovových rámů, zatímco archivní 
fotografie jsou umístěny v rámech se zvětšovacími lupami – ty nejen zvýrazňují detaily, ale 
symbolicky přibližují diváka minulosti. Forma prezentace je různorodá, ale zároveň jednotná 
– od jednoduché adjustace po zásahy do struktury obrazu – to vše s cílem zdůraznit intimitu a 
hloubku zkušenosti spojené s pamětí, ztrátou a kolektivním prožíváním smrti. 

 

 

 



PROJECT STATEMENT: 

​
This project emerged from a personal need to come to terms with death and 
mourning—particularly as they are rooted in the rural rituals of Mazovia, and more precisely, 
in the borderlands between Mazovia and Podlasie in Poland, where my family comes from. It 
is in this place, where “funeral” is still called “grzebanie” (literally, “burying”), and death 
was never a private event but rather a communal experience, that I grew up and learned to 
perceive the passing of life. 

The impulse to begin this work came with a personal loss—the death of my very close cousin 
in 2020. That grief was profound and long-lasting, and it awakened in me a need to revisit 
older traditions and my family’s memory. While going through archives, photographs, and 
keepsakes, I came across images from funerals—surprisingly frequent in our family albums. 
Memories returned: of the “empty night” vigil, of mirrors being covered, clocks stopped, 
candles lit, and neighbors gathering not only to pray, but simply to be together. 

"Death is not the opposite of life but a part of it." These words by Olga Tokarczuk from 
Primeval and Other Timesaccompanied me throughout the entire process. Just like in 
Tokarczuk’s village of Prawiek, here too, death is not a foreign presence, but a ritual 
embedded in the rhythm of the countryside—a shared moment that unites. People do not die 
in silence. They die among neighbors, in the sounds of meadows, in the crunch of sand 
beneath feet, and in the voices singing by the coffin. 

This project is, above all, a personal story. Although grounded in research into local tradition, 
it is also an intimate reflection on mourning, memory, and the need to enter into dialogue 
with the past. It asks how we can speak about death today—how we can accept it, not as 
something excluded from life, but as a natural and ritual part of it. 

The photographs were created using a mixed technique—both analog and digital cameras. I 
also incorporated archival prints from my family album and materials provided by local 
villagers. Some photographs were hand-stitched with thread and then scanned again—this 
physical gesture became a symbolic act of "mending" memory, of tenderness toward the past. 

Most of the works are printed in 30 × 40 cm format, with two larger prints in 40 × 60 cm. 
Archival materials are presented in their original sizes (mostly 10 × 15 cm). The new images 
are framed in simple black metal frames, emphasizing their contemporary character, while 
the archival ones are displayed with magnifying lenses—tools that not only bring out details 
but also symbolically bring the viewer closer to the past. The visual language is diverse yet 
cohesive: from minimal framing to physical interventions in the photographic surface—all 
designed to draw out intimacy and the layered emotional experience of memory, loss, and 
communal mourning. 

 



 




































